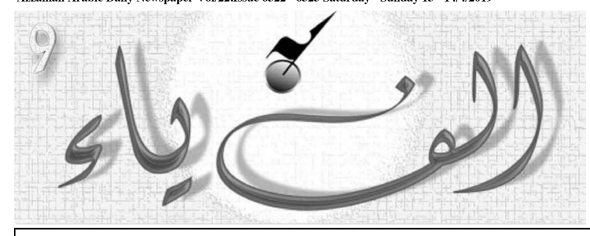
## مبدعون عراقيون يفتتحون معرضهم السنوي الثالث

فيفت قاعة الفنون في وزارة الثقافة في الثامن من نيسان الجاري افتتاح المعرض السنوي الثالث لرابطة المبدعين العراقيين / فرع الموصل بعنوان ( بالإبداع عندهر الأمم) .

واشار بيان تلقته (الزمان)امس الى ان ( مدير عام دائرة الفنون على عويد قال (هذا ديدن الدائرة بأن تحتضن معارض المبدعين من كل محافظات العراق واليوم افتتحنا معرض رابطة المبدعين وضم فنانين من اكثر من ثمان محافظات وكل لوحة في هذا المعرض عبارة عن فكرة اختزلها الفنان في لوحة أو في عمل نحتي وهي رسالة عما يدور في داخل الإنسان يتحدث فيها عن واقع البلد، ). وشكر رئيس رابطة المبدعين العراقيين للفنون الجميلة كريم ديوان ( وزارة الثقافة على إتاحة الفرصة للفنانين في مجال الفن التشكيلي وعلى إقامة المهرجانات والتشجيع لإحياء أعمال كهذه لكي يبقى العراق ومبدعوه ينبضون بالحياة) ، وضم المعرض من اللوحات الفنية واعمال التفر على الخشب، ومنها لوحات للفنان الموصلي احمد الحسيني الذي قال عن عمله (احببت الحفر على الخشب منذ زمن طويل وأردت أن أعيد تراثنا القديم بصورة أجمل ). وفي ختام المعرض قدمت الرابطة درع المبدعين لوزير الثقافة ومدير عام دائرة الفنون افيما قدم المدير العام الدروع للفنانين التشكيليين وشهادات



## قراءة تحليلية لمسرحية المجنون

## الكتابة على حافة الجنون

## سيار تمر صديق

في بلد تكاثرت فيه لوحات الالم، وصار الصمت له عنوان، في بلد تكاثرت اشكال الحزن وصار الصمت قرينه، في بلد يسعى العلد كله حاهدا ان يكون.. فكان الصمت صوته، في بلد كلما حاول ان يبكى فرحا يتخرج الصوت مجروحا مهزوزا متناثرا مكسورا بين اطياف الوان باهتة للوحات اهملتها الازمنة حتى صبار الزمن نفسه يخرج من حدود اللوحة وينكمش داخل نفسه، شخصباتها صلبت، الوانها هاجرت وصار الركود فيها لوحة يولد الموت من صلبها حتى تمردت الجثث على الموت فألفت الف لوحة ولوحة. وتعاندت الفرشاة مع الالوان، والالوان مع صاحبها والصاحب على المجهول. مسرحية ( المجنون) نقطة لبداية النهاية او نهاية البداية... أين؟ متى؟ كيف؟ فهي جاءت لتصور لنا سياسي هذا البلد الذي يترنح تباهيا بين زيف افعاله وكذب اقواله، بين تسلطه والمسلط عليه، بين رغبات طالما حاصرتها جدران غرفته الممتلئة بالتضاد والاسرار والخجل المتراكم من سؤ ادارته. يصور لنا المجنون) أولى لوحاتها صوت المجنون، ويعدها صارت كل الكلمات مهمشة وكل المطالب هباء، ورصاصة ذي بعدين مغزاها الاول يغازل الشاني ويعاكسها وكأنها صوت من الاتى يحاكى بصمت ويقول على السياسي في بلدي ان يدرك ان الشعب يستطيع ممارسة الصبر والانتظار بالنسبة ليعض المظالم والمطالب السياسية والاحتماعية المؤقتة؛ كأن تُتحمل في التباطؤ في الانتقال من نظام غير مفهوم المعالم الى نظام ديموقراطي بعيداً عن الشُعارات والشكليات. في بلد يبحث عن سيزيف ليحتمله ويأبئ الجبل؛ ويأبئ البلد ان يبقى في القمة فيسقط في اسفل الوادي من جراء العقلية التي تحكمها ولا ينهض بها سيزيف غير الذي اعتدناه في تلك الاسطورة الاغربقية ببداء الحدث من نقطة العدم ليلتف ويدور ويدخل متاهات ويستقر في العدم الذي بداء فيه، دوامة وحلقة لا تعرف ابن بدايتها وابن نهايتها. مسرحية (الجنون) لمؤلفه ومخرجه ( مسعود عارف) يضعنا امام طرح اطلقه (البيركامو) وعلينا أن نفكر فيه كثيرا قبل أن نجيب " من هـو الشائر؟ أ هـو الإنسان الذي يقول لا" ولازلنا نبحث عن الاجابة. ظروف حملتنا وكانه سيزيف الذي يعاقبنا وليس سيزيف المعاقب حملنا واحترنا على مشاهدة شاشة عرض سننمائية تعرض فيها كل ما الم بنا من هموم وكل ما طمحنا به ولم نجده ولم نعشه بسبب عقلية

الحاكم وضعف المحكوم. هكذا اقد ابداء في الكتابة على حافة الجنون لمحموعة محانين يحملون سيزيف وصخرته معاعلى اكتافهم ويقودهم مخرج مجنون بإبداعه ولايبالي بما سيجنيه غير أنه ومراقصته لخشبة المسرح. ماهو الجنون؟

يتسألون ما هو الجنون؛ فنجيب من خلال الدلالات المسرحية بانه تعبير عن وظيفة دلالية مركبة، بشكل يجعلها تحيل على مرجعيات ومصادر مختلفة ومتعددة ترتبط بطبيعة البيئة الاجتماعية والثقافية التي ظهرت فيها فيتم التعامل معها وفق مستوى الوعى الذي وصل اليه المجتمع. اما بمنظورها النفسي فأن بعض الأدبيات العلمية والتحليلات النفسية الحديثة فسرت الجنون حسب التصور الذاتي والمرضى، بحيث تنطلق في كل ذلك من معطيات تجريبية وتطبيقات علمية كونها أي الحنون ظاهرة نفسية يمكن تفسيرها. اما فيلسوف مثل "ميشبيل فوكو" في كتابه ( الجنون والحضارة) بؤكدً ان ثمة علاقة موجودة بين الشكل المأساوي للجنون وشكله النقدي، هما يرتبط بع أساسي وهو أن صاحب الحالة، في الشَّكلين معا، فاقد للتوازن الطبيعي والواقعي، غير انهما مختلفًانَّ كثيرا في نوعية ودلالة هذا الذي سميناه بفقدان التوازن. الشكل آلمأساوي للجنون يجعل صاحبه يعانى ويلات المرض، والتي تتضح في مظهره الصحي والجسدي، وبألتالي النفسم والذهني، في المقابل ينفصل تالفعل صاحب الشكل النقدى للجنون عن واقع الناس الطبيعي وخاصة الاجتماعي، الا انه يرتقي بتفكيره الى مستوى عال، ليتمكنُّ من تحصيل معرفة خاصة به ينظر منّ خلالها الى عالمه الخارجي. اي يمكننا القول ان صاحب الشكل الاول محجوز داخل دائرة الالم، في حين يمكن اعتبار صاحب الشكل النقدي محاصر داخل دائرة لا حدود لنها، ومن حانب اخر فان الشكل النقدى الجهة المقابلة للشكل المأساوي يتميز بمحتواه الايجابي، بالمعني النقدي والفعالية الفكرية التي توظف ضد كُل ما هو مألوف ومهيمن، سواء كان قدما او انظمة او افكارا. ان الشخص المصاب بهذا النوع من الجنون والذي لا يعتبره (فوكو) مريضا، يضع نفسه واقفا ضد كل ما هـو تـقلـيدي وتـسلـطي في المجتمع، ويدافع عن قيم التغيير والتجديد والابداع. وصاحب هذا النوع من الجنون يعتبر نفسه صاحب قضية ورسالة ، كان يقف ضد السؤس والظلم ويدافع عن الحق وينشر الحقيقة. كان يقول

(فوكو) لنا ان هذا النوع من الجنون يوصف بانه رجلا حكيما والتغريب هنا هو جعل المألوف غريبا؛ إذ إن التوصل إلى تغريب

الشّخصّ المجنون هبه او بتعبير اخر مبعوث من الله لتصحيح الاخطاء ومواجهة اللذين يقودون المجتمعات لمسارها الخاطئ. المسرحية تنطلق باعتراف يطلقه ممثل او "مجنون" يصنف ضمن الشكل النقدي وفق تصنيف (فوكو)، ومتحديا بجنونه كل تُعنّنت السلطة وقسوة الظروف كل من خان وباع الارض، ذاك المجنون الذي استرجع في ذاكرته قصة "فيكتور جارا" 28 سبتمبر الثوري 973أسبتمبر 16 -932أ الذي سمى ب حنجرة الثورة، موسيقار ومغنى وناشط سياسي يسارى الذي تم نقله بعد اعتقالة الى ستاد تشيلي بعد انقلاب جيش تشبيلي بقيادة "بينوشبيه" وبدعم من وكالة الاستخبارات الامريكية على سلفادور الليندي اول رئيس شيوعي منتخب ديمقراطيا. قتل ا جارا" وحيث وجدوا اثار (( 44 طلقة في جسده ولم تمت الثورة. المخرج أستنجد بذكاء بقصة ذاك الثوري التشييلي الذي ابي ان تصمت حنجرته امآم الظلم ورسم صورة وطنه بموسيقاه. المسرحية بطابعا الملحمي تعدى بذلك حدود المكان والزمان؛ فعلى هذا النحو رأى مخرجنا بأن وظيفة المسرح المتمثلة في المعالجة النقدية للمشاكل الحياتية بغية تغييرها، هى السبيل لبلورة شكل درامي خآص يتلاءم والوضع الاجتماعي والسيّاسي الراهن، ومن هنا تحركت المشرحية باسلوبها الملحمى بنوافذ مفاهيمية لاستيعاب الواقع الاجتماعي والسياسي الذي أصبح من المتعذر في عصرنا حسب رأي "بريخت" أن ننظر إليه نظرة ميتاقيزيقية.. فما الإنسان إلا نتاج لبنية فكرية / إديولوجية معينة وجب إدراك القوانين السائدة و المتحكمة فيها والإيمان بإمكانية تغييرها.

وفيلسوفا ونبيا. كونه يتخذ

مسارا تصحيحيا في مجتمع

يعيش ازمة قيم انسانية. وهذا ما

اكده وادركه من جانبه المفكر

الفرنسى (رولان جاكار) حين اعتبر

ان يعالجه من خلال مفردات جداً ستطة متمثلة بشباك متحرك و مجموعة مصطبات صغيرة يقفون عليها واحيانا يعلقونها واداة لطنخ الختز عليها ومعطف بتقاسمه المجانين ورسائل من الماضي. لو نظرنا الى تلك الادوات لوجدناً انها نقطة انطلاق للمثل او للمحتمع كي يخرجوا من تلك الدائرة المغلقة وينطلقوا لعالم ارحب واكثر انسانية من خلال الشياك الضيق بحثا عن حريتهم وكرامتهم وقوت يومهم متخذين من فكرهم المتحرر المدعوم بنوعية الجنون النقدى نقطة انطلاق. ولكن كيف سيبدؤون؟ ظل هذا السوال متواجدا طوال مشاهد عدة فهناك رجل حكيم لم نراه ولم يراه الناس في المجتمع حيث ان السلطات عملت على قمع كل من هو حكيم ويفكر بإخلاص، و من استطاع ان ينجوا هاجر، واصبحت البلاد تدار من قبل اناس يتخذون من الالقاب والمظاهر سبلا لإخفاء ضعفهم الانتاجي والفكري والاداري. اناس جل أعسالهم مظاهر خلابة و ذات وروح حاهلية. فكأن التغريب منفذا اخر أمام المجانين، ولكي يحقق المخرج عنصر التغريب في العرض المسرحي، قام بتوظيف عناصر العرض ومفردات الإخراج المختلفة المسيطة توظيفاً جديداً، يعمد إلى تخليص خشية المسرح من كل ما هو سحرى وخداًع، حتى لا يدفع الحمهور للانخداع بحيل الإيهام المسرحي، فيغيب وعيه، وتُسلَبُ إرادته، وتَّتُعَطُّل حَاسَة النقد لديه.

الحادثة أو الشخصية يعنى

عرض مسرحي

وواضح، بالإضافة إلَّى إثارة الدهشية والفضول بسبب الحادثة نفسها. فمع التغريب يصبح الاعتيادي والمعروف ملفتاً للانتباه ومفاجئاً، والبديهي يصبح غامضاً، كل ذلك من أجل أن تنظهر الأمور بشكل أكثر وضوحاً. إذن يسعى التغريب إلى تغيير رؤية المتلقى الاعتيادية للأحداث الدائرة على خشبة المسرح، من أجل خلق علاقة بينهما قوامها التفاعل المتعادل؛ وهذا ما كان يهدف (بريخت) نفسه من وراء الأثر التغريبي في مسرحه إلى إثارة وعى المتلقى بغرآبة واقعه الاجتماعي والسياسي وتناقضاته، ومن ثمُّ إثارة رغبته الملَّحة في تغيير هذا الواقع تغييراً جذرياً حتى يستقيم مرة أخرى. إن احتقار سيزيف للآلهة ونايه عن الموت وسعيه إلى التمتع بالحياة دفع بَّالاَلهة الْبِوَنانية إِلَى الحكم عليه بحمل صخرة كبيرة إلى أعلى الجبل ومن ثم رميها إلى الأسفل، ومن ثم حملها إلى الأعلى ورميها إلى الأسفل وهكذا دواليك. إذ تؤكد هذه الأسطورة التفات العقل اليوناني الذي اختلقها إلى عبثية الوجود الإنساني، فكل إنسان ما هو إلا سيزيف يحمل صخرة أحلامه وأهدافه ورؤاه وما تنفك عن السقوط، ولا يقنط سيزيف، الإنسان، ومن إعادة الكرة موقنا وراضيا بهذه العبثية وخاضعا لها. قد تكون ?"اللاجدوى نقيضة الأمل" الجملة السابقة أبسط جمل كامو في كتابه المعنون "أسطورة سيزيف "وأكثرها تعبيرا عن معنى اللاجدوى، إلا أن العقل الانساني الذي كان قد حطمه (نيتشه) كمركزّ قبل أعوام، تعرض لصدمة وضعته أمام حقيقة لا مفر منها، وهي حقيقة الحرب الدامية. إن هذا الكمّ الهائل من الدمار والقتل أفرز حالة من الإيمان بلا جدوى الفعل الإنسان وعبثيته في الحياة، وبذلك ظهر تيار العبث ليؤكد عجز الإنسان عن مواجه قدره العبثي، وعن مواجهة كما يعبّر عنها "لامعقولية العالم كامو. أن "هذا العالم غير معقول، ولكن اللَّاجدوى تمكن في مواجهة اللامعقول "فالعالم عند كامو ستأرجح على طرفي نفيض من لا

فقدانها لكل ما هو بديهي ومألوف

وهذا ما حاول العرض المسرحي جدوى الفعل من جهة ولا عقلانية الْعالُم من جهة أخرى يبحر كامو في معبّرا عن معنى "أسطورة سيزيف اللاجدوي، ويضعها موضع العقدة بين العالم والإنسان، فاللاجدوي تعتمد على الإنسان قدر اعتمادها" على هذا العالم، وفي الوقت الحاضر فإن اللاجدوى هي الرابطة الوحيدة بينهما "فهو يرى فوق ذلك أن اللاجدوي هي صفة لا يتصف بها الإنسان وحسب بل حتى العالم المحطينا كموجودات بشرية يتصف بها وهي طبيعة متأصلة فيه. "إن اللاجدوي ليست في الإنسانُ وليست في العالم، وإنما في وجودهما معا، واللاحدويُ هي الرابطة الوحيدة التي تجمع بينهما الأن "وهو، أي الإنسان، ليس جاهلا بلا جدوى فعله ووجوده، بل هو مدركها أيما إدراك، وأبرز مثال على ذلك يسوقه كامو، هو أسطورة سيزيف وما فعلت به ألهة الأولمب، كونه حارب الموت وكره الآلهة وسعى إلى الحياة. استدلال المخرج هنا بقصة سيزيف كانه يعيد لنا ما قاله (كامو): "ليس هناك سوى جحيم واحد وهو على الأرض" فالكل هذا تحولوا الى سيزيف يبدأ يومه من نقطة وينهى يومه بنفس النقطة. يحملون همومهم ويخرجون للبحث عن حلول لمشاكلهم فيرجعون بهموم اخرى وكأنهم سقطوا مع صخرة سيزيف من قمة الجبل لقاع الوادى. ومن جانب اخر يبدو ان سيزيف المسرحية هنا ما فسره الفيلسوف الأبيقوري "لوكريتيوس" حسن فسر أسطورة سيزيف في القرن الأول قبل الميلاد باعتبارة

ممثل لشخصية السياسيين الذين

يطمحون إلى منصب سياسي ولكن

يتم هزيمتهم باستمرار، وهكذا تظل

أسطورة سيزيف في الأرض تجسد

الفشل والجهد المبذول دون أي طائل أو استفادة .وحتما من يحكمون بهذه العقلية التي نراها سيفشلون ولابد لهموم الشعب ان تنجلى سيزيف هنا في المسرحية ندركه بكلا الحالتين، الأولى ما يتم

صنعه تجاه الشعب من تهميش

وقتل وخطف وإهانة من قبل

السلطة والثانية ما قدمه "

لوكريتيوس" من فشل الطبقة

الحاكمة في خلق امل للأجيال

القادمة كي تعيش بسلام وامن

وتحلم بيوم جديد بعيد عن صوت

الرصياص والصراخ والتعذيب.

سلطة تقوم بتجويع الشعب من

ناحية وتأخذ يد الشعب المحتاج

لتسرق وتقتل وتفعل كل ما هو

بائس وفي الاخير تحكم عليه

بالإعدام لأنَّه من حاجته وعوزه نفذ

امر السلطة .. فتظهر السلطة هنا

كأنها عادلة لا تحب من يخرج عن

القانون ويظهر الشبعب المتهم الأول.

فجاء المجانين ليقولو للعقلاء من

هذا البلد فيقوا فنحن الوجه الاخر

لكم وكفانا صمتا وخوفا من

حبروت الحاكم . فما بقى شيء لم

يدنس ولم يبقى شيء هنا في هذا

الوطن لم يباع بثمن بخس كي

يبقوا على سدة الحكم. وكأنهم

تُعَدُون قُول كامو ":الحُكومة

بطبيعتها ليس لها ضمير، وأحيانا

ىكون لها سياسة". مجانين اتخذهم

المخرج وغاص في اعماقهم فكشف

فيهم الاخلاص والوعى بأمور

الحناة بمنظورهم الجنوني

فانتقدوا السياسية الحاكمة فقالوآ

لقد ولدنا جميعا محملين بإرث

إنساني لا خيار لنا فيه. بداية من

الأسماء التي اختيرت لنا، مرورا

بالعائلة والأقارب والدين، وصولا

لقطة من

وهي جزء من الشقافة العامة للمتجتمع، فالشعوب تستطيع الصبر على تاجيل احلامها الصغرى لانها تعلم ان ممارسات القمع والظلم لها نهاية والمسرحية بخطابها الجاد وبناءها المتكامل تطرح فكرة السيادة وعلاقة الفرد بالوطن وبالسلطة وكيفية ادارة البلد، وهنا يحضرني اسطورة صينية اسمها (سيد القرود): اذ كان هناك رجل عجوز يعيش في ولاية (تشو) الاقطاعية في الصين، وقد استطاع هذا الرجل البقاء على قيد الحياة من خلال احتفاظه بقرود لخدمته، وكان اهالي (تشو) يسمونه (جو غونغ) اي سيد القرود كان هذا الرجل العجوز يحمع القرود كل صباح، في ساحته ويأمر اكبرها ان يقودها الى الجبال لجمع الفاكهة من الاجمة والاشجار، كأن سيد القرود يفرض على قردته قاعدة، وهي ان يقدم كل قرد منهم عشر ماجمع اليه، وكان سعاقب كل من يتخلف عن الدفع بجله دون رحمة، كانت معاناة القرود عظيمة، ولكنها لم تجرق على الشكوي. وفي يوم من الايام سال قرد صغير الرود الاخرينقائلا: هل زرع الرجل العجوز جميع اشجار الفاكهة والاجمة؛ فاجابوه : لا، انها تنمو لوحدها! ثم تسال القرد الصغير فقال ألا نستطيع ان ناخَّذ الفاكهة دون اذن من العجوز؟ فاجابوه: نعم نستطيع! فقال القرد الصغير: اذا لماذا نعتمد على الرجل العجوز؟ لماذا علينا ان نخدمه؟ فهمت القرود جميعها ما كان يقصده القرد الصغير، حتى قبل ان ينهى جملته. وفي نفس الليلة وعند ذهاب الرجل العجوز اليّ فرأش نومه، حيث ذهب في سبات عميق. قامت القردة بكسر قضيان اقفاصها حميعها كما انها استولت على الفاكهة التي كان العجوز قد خزنها، واخذتها الى الغابة لم تعد القرود الى العجوز سعد ذلك ابدا.. وفي النهاية مات الرجل العجوز. هذا ما يفعله السياسي هنا،ولكن

بصورة معكوسة فالسياسي تعود على اخذ اللحم والعظم من محلات اللحوم ويذهب بها الى منطقة تزدحم بالكلاب المسعورة فيرمي بينهم اللحم وهو ينظر اليها كيف تُتَقَاتِلُ وتنهُشُّ بِعضها بعضا في سبيل الحصول على بعض الفتات من ناحية، وإنضا ليبينوا لسلطانهم انهم الاوفى لحماية مصالحهم. وكان المسرحية تسال كيف استطاع هؤلاء الحكام ولعقود طويلة دون أن ندرك هشاشة حكمهم الظالم لنا! ودون ان ندرك لاي مدى خدعناً؟ وهذا بذكرنا بما قاله احد الساسة العالميون حين وصف مهنة السياسة وهو (جيمي كارتر) حين قال في مذكراته: " أن السياسة هي ثاني اقدم مهنة في التاريخ بعد الدعبارة، وتشتركان في اسلوب واحد في التسويق، فكما ان العاهرة تزين نفسها لجذب الزبائن كذلك الحال بالنسبة للسياسي.

للجنسية والوطن والمستوى الاحتماعي. ونحن، حين أدركتنا الهزيمة، لمّ نكن نهرب أو ننسحب من المواجهة. بالعكس، كنا نفعل أكثر الأمور ملحمية. نتحدى مأزقنا الوجودي، بالثورة عليه تارة أو فهم الجدوى من ورائه تارة أخرى. هل كان تحدى عذابنا حماقة؟ ربما! لكن الأحمق منه دون شك هو ألا نتحداه، هو أن نقبل بمأزقنا مستسلمين دون أي محاولة من حانينا لتغييره. خسارة معركة مزقتنا المحاولة، خسرنا المعركة، ومزقتنا تجاربنا الشخصية وإرثنا الإنساني وثورتنا إلى أشلاء. ومع ذلك، لم يكن في الإمكان أبدع مما كان. وهكذا نحن كُنا، على طريقة ألبير كامو، نؤمن على ما يبدو بعبثية الوجود، فثُرنا عليه، وحاولنا العيش على طريقتنا، ونعم، قد تقتلنا ملحمية أفكارنا في النهاية ، ولكننا لن نصمت. هكذا قالها الممثلون وهم ( فرست عزت ، محمد عبدالعزيز، عبدالسلام رمضان، هوطر طاهر)، واجادوا قولها في جدلية سياسية اجتماعيةً، فهم وجدوا في حالة انفلاق ذاتى وفق مبدأ تفكيك المركب ورغم ذلك ورغم التقارب الزمنى والمكانى والاجتماعي بينهم

إلا انتا وجدتا ان لغة كلّ واحد

منهم تختلف جذريا عن لغة الاخر

من حيث التركيب الشخصي، اما من حيث التركيب الاجتماعي؛ فرغم التفكيك الواضح في البنية الشخصية فأن كل من تلك الشخصيات تعتمد في بناءها الدرامي على خلفيته الثقافية وتعتمد ايضا على موقفها وزاوية نظره الى الاحداث، مع انهم كلهم يجتمعون في الاخير حول قضية واحدة ألا وهي قضية الوطن المسلوب من قبل السلطة و من يديرونهم في الخارج. الممثلين في هذه المسرحية كبنية تم اعتمادها وفق المفهوم الفرويدى فقام المخرج بتفكيك الواحد الى مجموعة لكل واحد منهم (الهو) و (الانا) و (الإنا الإعلى) المشترك، ولكن بتعاقب الفترات والمواقف يتحول المشترك الى مفترق والمفترق الى مشترك من جديد في صراع بين حالة غريزية لا واعية و حالة تم تعديلها نتيجة تاثير العالم الضارجي فيه تاثيرا مباشرا بواسطة الحس والادراك، وحالة يعمل دور المراقب النذاتي بمبدأ ضُمير اخُلاقي ممتلئ بِأَلْمُتُوى ومحول ليمثل التقاليد والاحكام والقيم، هذا الانفلاق في بنية الشخصية تم استغلالها يشكل سلس و بحرفية تحديدا في تحويل اللحظات وبناء المواقف وأستكمال البنى الاساسية لمشاهد متعاقبة تبنى على تراكمات ماضية وتقلبات حاضرة مستعينا بامكانات الممثل و الخطاب المسرحي المتسلسل و الادوات التي تعطي اكثر من دلالة فى نسقها الفنى والفكري والجمالي كل ذلك في ملحمية تربختيه أجادها العرض المسرحي وقدم الصورة المعبرة لنوعية العلاقة التي يجب ان تكون بين الفرد والوطن. ومستفيدا من مفردة التغريب، والمسرحية أوضحت لنا اولى لحظات و مراحل اغتراب الانسان الانفصال غير الكامل تماما عن موضوعه فمراحعة الذات ونقد الموضوع في علاقة جدل تطورية لا تتم في فراغٌ وهمي يفصل الذات عن الموضوع. ولا فأعلية لذات ليس لها موضوع، ولا موضوع حقيقي تبرزه علاقة ذاتية غير عادية او منحرفة. اي يمكننا القول ان المسرحية عملت على المشاهد بأدوات بسيطة جدا ولكن لا يمكن توصيل المشاهد الى موقف نقدى

الانفصال والرصد والابتعاد النقدى المتفحص. ولانقصد هنا بمشاهد ناقد متخصص في التقنيات الحمالية والفنية للعملُّ المسرحي، انما هو الموقف النقدى الباعث على التركيز على العلاقات الدرامية التي ترتبط بها الشخصيات ومن ثم تحليلها وفق رؤية ايديولوجية تقود الى نتائج تغيير وتبديل للأدوار العلاقات غير الأنسانية. لغة المسرحية التى اطلقتها مشاهدها المبنية على تفكيك الكل وتركيب المفكك تذكرنا ان على سياسي هذا البلد أن يدرك أن الشقافة والسياسة هي مجموعة من القيم

والمعايير السلوكية المتعلقة بالأفراد في علاقاتهم مع السلطة السياسية

متجاوز لاغترابه باندماجه بالحدث الدرامي بل بالاحتفاظ بمسافة